Jacques Lacan

Seminario 8
1960-1961

LA TRANSFERENCIA

EN SU DISPARIDAD SUBJETIVA,
SU PRETENDIDA SITUACION,
SUS EXCURSIONES TECNICAS

2

DECORADO Y PERSONAJES!
Sesion del 23 de Noviembre de 1960

Alcibiades.

Los eruditos.

El Banquete, una sesion.
El registro en el cerebro.
El amor griego.

! Para las abreviaturas en uso en las notas, asi como para los criterios que rigieron
la confeccion de la presente version, consultar nuestro prefacio: Sobre esta tra-
duccion.




Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

Hoy se trata de entrar en el examen del Banquete. Al menos, es
lo que les he prometido.

Lo que les dije la vez pasada parece haberles llegado de diver-
sas maneras. Los degustadores degustan. Se dicen — ;sera un buen
afio? Simplemente, me gustaria que no se detengan demasiado en lo
que puede aparecer como aproximativo en algunos de los abordajes
por donde trato de esclarecer nuestro camino.

La vez pasada traté¢ de mostrarles los bastidores de la escena en
la cual va a situarse lo que tenemos que decir en lo que concierne a la
transferencia. Es muy cierto que la referencia al cuerpo, y especial-
mente a lo que puede afectarlo en el orden de la belleza, no era sim-
plemente una ocasion para mostrarse ingenioso alrededor de la refe-
rencia transferencial.

En este caso, se me objeta que en el cine, que yo tomé como
ejemplo de la aprehensién comun relativa al aspecto del psicoanalista,
sucede algunas veces que el psicoanalista sea un buen mozo, y no so-
lamente en el caso excepcional que sefialé. Respondo que eso es preci-
samente en el momento en que **en el cine,** el analisis esta tomado
como pretexto para la comedia.

En resumen, veran que las principales referencias que he resal-
tado la vez pasada encuentran su justificacion en el camino por donde
hoy vamos a tener que conducirnos.

(Como resumir lo que es El Banquete? No es comodo, dado el
estilo y los limites que nos son impuestos por nuestro lugar y nuestro
objeto **particular®*, el cual, no lo olvidemos, es particularmente el
de la experiencia analitica. Ponerse a hacer un comentario en buen or-
den de este texto extraordinario quiza seria forzarse a un muy largo ro-
deo, que no nos dejaria ya, a continuacion, suficiente tiempo para o-
tras partes de ese campo al cual El Banquete nos ha parecido ser una
introduccion iluminante **de nuestro estudio**, y es por eso que lo
hemos elegido. Entonces, deberemos proceder segiin una forma que



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

no es, evidentemente, la de un comentario, digamos, universitario
**de El Banquete**.

Por otra parte, estoy forzado a suponer que al menos una parte
de ustedes no esta verdaderamente iniciada en el pensamiento platoni-
co. No les digo que, a este respecto, yo mismo me considere como ab-
solutamente armado. No obstante, tengo bastante experiencia, y bas-
tante idea de ¢l, como para creer que puedo permitirme concentrar los
proyectores sobre El Banquete, respetando todo un trasfondo. Ade-
mas, les ruego a aquéllos que estén en condiciones de hacerlo, que me
controlen, y que me hagan observar, dado el caso, lo que este esclare-
cimiento podria tener, no de arbitrario — forzosamente lo es — sino,
en su arbitrariedad, de forzado, y de descentrante.

Asimismo, no me disgusta — y creo incluso que es preciso po-
nerlo de relieve — no sé qué de crudo, de nuevo, en el abordaje de un
texto como ¢l de El Banquete. Es por eso que ustedes me disculparan
que se los presente bajo una forma al comienzo un poco paradojal, o
que quiza les parecera asi.

Me parece que alguien que lee ElI Banquete por primera vez, si
no esta **absolutamente™* obnubilado por el hecho de que es un texto
de una tradicion [respetada]’, no puede dejar de experimentar el senti-
miento que mas o menos expresan estas palabras — estar pasmado.

Diré méas — si tiene un poco de imaginacion historica, **me pa-
rece que** debe preguntarse como ha podido quedar conservada para
nosotros semejante cosa, a través de lo que gustosamente llamaré las
generaciones de monjes y de escribientes, *gente que no parece que
por destino estuvieran hechas para transmitirnos algo que me parece
que no puede dejar de impresionarnos*® que, por una de sus partes al
menos, por su final, se relaciona mas bien, por qué no decirlo, con lo

* #*pespetable™*

? [toda gente que no parece que por destino estuvieran hechas para transmitirnos
un texto que no puede dejar de impresionarnos] — Nota de DTSE: “«Algo» de-
signa El Banquete. Pero con ese «algo», Lacan habla tanto del texto mismo como
de lo que en ¢l es transmitido, y de lo que va a estar en cuestion en este seminario.
Por otra parte, al suprimir el «me parece», la version Seuil da un vuelco categori-
co a lo que se enunciaba como una impresion”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

que en nuestros dias se llama una literatura especial, la que puede caer
bajo el golpe de los registros de la policia.

A decir verdad, si ustedes saben leer, simplemente — vy, una vez
no es costumbre, creo que luego de mi anuncio de la vez pasada, mu-
chos de ustedes han hecho la adquisicién de esta obra, y han debido
entonces meter la nariz en ella — no pueden dejar de estar sorprendi-
dos, por lo menos, por lo que pasa en la segunda parte de ese discurso,
entre Alcibiades y Socrates.

Lo que pasa entre Alcibiades y Socrates va mas alla de los limi-
tes de lo que es el banquete.

(Qué es entonces el banquete?

Es una ceremonia con reglas, una especie de rito, de concurso
intimo entre gente de la elite, de juego de sociedad. El sostén de un
simposio tal no es pues un simple pretexto para el didlogo de Platén,
*eso se refiere a costumbres, a costumbres regladas diversamente se-
gun las localidades de Grecia, el nivel de cultura, diriamos**. El regla-
mento que se impone alli no tiene nada de excepcional — que cada
uno aporte alli su cuota bajo la forma de una pequefia contribucion,
que consiste en un discurso reglado sobre un asunto.

La regla ha sido dada al comienzo de nuestro banquete, que no
se bebera demasiado en ¢€l. El pretexto de esto es sin duda que la ma-
yor parte de las personas que estan ahi ya tiene una fuerte resaca por
haber bebido un poco de mas en la vispera, pero nos damos cuenta
también, de esta manera, de la importancia y seriedad del grupo de eli-

* [pero se refiere a costumbres, a costumbres reales, diversamente practicadas se-
gun las localidades de Grecia, y, digamos, el nivel de cultura] — Nota de DTSE:
“No se encuentra «reales» en ninguna version. Parece que sea una invencion de la
version Seuil, la que de paso es llevada a anadir «practicadas», que seguramente
no es sindbnimo de «regladas»”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

te que componen esa noche los co-bebedores. Sin embargo, se produ-
ce algo que no estaba previsto, un desorden, si se puede decir.

En el momento en que la reunion esté lejos de haber finalizado,
y cuando uno de los invitados, el llamado Aristéfanes, tiene algo para
hacer notar, rectificacion a la orden del dia o pedido de explicacion,
surge y entra un grupo de personas, ellas, completamente ebrias —
Alcibiades y sus compafieros. Y Alcibiades, mas bien haciendo la su-
ya, usurpa la presidencia, y comienza a sostener un discurso cuyo ca-
racter escandaloso entiendo que les voy a hacer valer.

Esto supone que nos hagamos una cierta idea de quién es Alci-
biades, y también Socrates, lo que nos lleva lejos.

**De todos modos, yo quisiera que ustedes se den cuenta de
quién es Alcibiades.** Para el uso corriente, lean en la Vida de los va-
rones ilustres lo que Plutarco escribe de é1,> y se daran cuenta del for-
mato del personaje de Alcibiades. Pero ahi todavia sera necesario que
ustedes hagan un esfuerzo, pues esta vida nos es descrita por Plutarco
en lo que llamaré la atmdsfera alejandrina, esto es, a saber, un raro
momento de la historia, donde todo de los personajes parece pasar al
estado de **de una suerte de** sombra. Hablo del acento moral de lo
que nos llega de esa época, que participa de una **suerte de** salida
de las sombras, de una **especie de** vékvia {nekuia} como se dice
en la Odisea.® La fabricacion de Plutarco, sus personajes, con lo que
ademas han comportado como modelo, como paradigma para toda una
tradicion moralista que ha seguido, tienen no sé¢ qué que nos hace pen-
sar en el ser de los zombies. Es dificil hacer correr alli de nuevo una
verdadera sangre. Pero traten de imaginarse, a partir de esa singular
carrera que nos traza Plutarco, lo que ha podido ser ese hombre, ese
hombre llegando ahi ante Socrates, es decir ante aquél que por otra
parte declara haber sido su mpwtog épactig {protos erastés}, el pri-
mero que lo ha amado, a ¢, a Alcibiades.”

> PLUTARCO, Vidas paralelas, «Cayo Marcio Coriolano y Alcibiades», Editorial
Planeta, Barcelona, 1990.

SLa nekuia, sacrificio para la evocacion de los muertos, es el titulo del canto XI
de la Odisea.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

Alcibiades es una especie de pre-Alejandro. Sus aventuras poli-
ticas estan todas, sin ninguna duda, marcadas por el signo del desafio,
de lo extraordinario, de la hazafia, de la incapacidad de ubicarse, ni de
detenerse, en ninguna parte — en todas partes por donde pasa dando
vuelta la situacion, haciendo pasar la victoria de un campo al otro por
todas partes donde se pasea, pero en todas partes préfugo, exilado y,
hay que decirlo, a causa de sus malas acciones.

7 He aqui la semblanza que Platon, por boca de Socrates, traza de Alcibiades y de
la relacion entre ambos al comienzo de su didlogo titulado Alcibiades o de la na-
turaleza del hombre: “Hijo de Clinias, estaras sorprendido de ver, que habiendo
sido yo el primero a amarte, sea ahora el ultimo en dejarte; que después de haberte
abandonado mis rivales, permanezca yo fiel; y en fin, que teniéndote los demas
como sitiado con sus amorosos obsequios, s6lo yo haya estado sin hablarte por es-
pacio de tantos afios. No ha sido ningun miramiento humano el que me ha sugeri-
do esta conducta, sino una consideracion por entero divina, que te explicaré mas
adelante. Ahora que el dios no me lo impide, me apresuro a comunicarme contigo,
y espero que nuestra relacion no te ha de ser desagradable para lo sucesivo. En to-
do el tiempo que ha durado mi silencio, no he cesado de mirar y juzgar la conduc-
ta que has observado con mis rivales; entre el gran numero de hombres orgullosos
que se han mostrado adictos a ti, no hay uno que no hayas rechazado con tus des-
denes, y quiero explicarte la causa de este tu desprecio para con ellos. Tt crees no
necesitar de nadie, tan generosa y liberal ha sido contigo la naturaleza, comenzan-
do por el cuerpo y concluyendo con el alma. En primer lugar te crees el mas her-
moso y mas bien formado de todos los hombres, y en este punto basta verte para
decir que no te engafias. En segundo lugar, ta te crees pertenecer a una de las mas
ilustres familias de Atenas, Atenas que es la ciudad de mayor consideracion entre
las demas ciudades griegas. Por tu padre cuentas con numerosos y poderosos ami-
gos, que te apoyaran en cualquier lance y no los tienes menos poderosos por tu
madre. Pero a tus ojos el principal apoyo es Pericles, hijo de Jantipo, que tu padre
di6 por tutor a tu hermano y a ti, y cuya autoridad es tan grande, que hace todo lo
que quiere, no solo en esta ciudad, sino en toda la Grecia y en las demds naciones
extranjeras. Podria hablar también de tus riquezas, si no supiera que en este punto
no eres orgulloso. Todas estas grandes ventajas te han inspirado tanta vanidad,
que has despreciado a todos tus amantes, como hombres demasiado inferiores a ti,
y asi ha resultado que todos se han retirado; tu lo has llegado a conocer, y estoy
muy seguro de que te sorprende verme persistir en mi pasion, y que quieres averi-
guar qué esperanzas he podido conservar para seguirte solo después que todos mis
rivales te han abadonado.” — cf. PLATON, Obras Completas, tomo I, Editorial Bi-
bliografica Argentina, Buenos Aires, 1967, pp. 141-142 (103a y ss.). — No debe
confundirse este Alcibiades, conocido como “el primer Alcibiades”, con otro dia-
logo, menos seguramente atribuido a Platon, titulado Alcibiades o de la oracion,
conocido como “el segundo Alcibiades”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

Parece que si Atenas perdio la guerra del Peloponeso, fue debi-
do a que ella experimento la necesidad de llamar a Alcibiades, en ple-
no curso de las hostilidades, para hacerle dar cuenta de una oscura his-
toria, la de la llamada mutilacion de los Hermes, que nos parece tan
inexplicable como extravagante con el paso del tiempo, pero que com-
portaba seguramente, en su fondo, un caracter de profanacion, y, ha-
blando propiamente, de injuria a los dioses.

Tampoco podemos dejar absolutamente en paz la memoria de
Alcibiades y de sus compaiieros. Sin duda, no fue sin razones que el
pueblo de Atenas le pidio cuenta de eso. Hay ahi una practica evoca-
dora, por analogia, de no s¢ qué misa negra. No podemos no ver sobre
qué fondo de insurreccion, de subversion por relacion a las leyes de la
ciudad, surge un personaje como el de Alcibiades — un fondo de rup-
tura, de desprecio por las formas, por las tradiciones, por las leyes, y
sin duda por la religién misma.

Ahi esta precisamente lo que un personaje tal arrastra tras de si
como inquietante. No arrastra menos, por todas partes por donde pasa,
una seduccion muy singular. Y tras esa requisitoria del pueblo ate-
niense, €l se pasa ni mas ni menos al enemigo, a Esparta, a esa Esparta
de la que no por nada ¢l es responsable de que sea la enemiga de Ate-
nas, puesto que previamente hizo todo lo posible para que fracasaran
las negociaciones de concordia.

He aqui entonces que €l se pasa a Esparta, e inmediatamente no
encuentra nada mejor, ni mas digno de su memoria, que hacerle un hi-
jo a la reina, a la vista y con conocimiento de todos. Resulta que se sa-
be muy bien que el rey Agis no se acuesta con su mujer desde hace
diez meses, por razones que les ahorro. *Ella tiene un niflo, y también
Alcibiades dira: por lo demés, no es por placer que hice eso*®, es por-

¥ [La reina tiene entonces un nifio de él. No es por placer que hice eso, dice a
Orestes] — Nota de DTSE: “No es posible que Alcibiades se haya dirigido al per-
sonaje conocido bajo el nombre de Orestes. En las Vidas de Plutarco, se puede ve-
rificar que Alcibiades no se dirige a un Orestes ni a ninguno cuyo nombre tendria
una consonancia proxima.” — La nota de DTSE destaca en cambio la consonan-
cia entre au reste {por lo demas} y Oreste {Orestes}. — JAM/2 corrigi6: [La
reina tiene entonces un nifio de €l. Por lo demads, no es por placer que hice eso]



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

que me parecid digno de mi asegurar un trono a mi descendencia, y de
honrar asi el trono de Esparta con alguien de mi raza.’

Este tipo de cosas, nos damos cuenta, pueden cautivar un cierto
tiempo, se perdonan mal. Y ustedes saben, seguramente, que Alcibia-
des, tras haber aportado ese presente y algunas ideas ingeniosas para
la conduccidn de las hostilidades, va a llevar sus cuarteles a otra parte,
y no deja de hacerlo en el tercer campo, el de los persas. Se rinde ante
quien representa el poder del rey de Persia en Asia Menor, a saber Ti-
safernes, quien, nos dice Plutarco, no ama demasiado que digamos a
los griegos, hablando con propiedad los detesta, pero es seducido por
Alcibiades.

Es a partir de ahi que Alcibiades va a dedicarse a volver a ende-
rezar la fortuna de Atenas. Lo hace a través de condiciones cuya histo-
ria es igualmente muy sorprendente, puesto que parece que fue por
medio de una red de agentes dobles y de una traiciéon permanente. To-
do lo que ¢l proporciona como advertencias a los atenienses es inme-
diatamente, a través de un circuito, informado a Esparta, y a los pro-
pios persas, quienes lo hacen saber a aquél de la flota ateniense que ha
pasado la informacion, de suerte que Alcibiades resulta a su vez estar
informado de que en las altas esferas se sabe perfectamente que €l ha
traicionado.

En fin, cada uno de esos personajes se las arregla como puede.
Lo cierto es que, en medio de todo eso, Alcibiades endereza la fortuna
de Atenas. Y en consecuencia, sin que podamos estar absolutamente
seguros respecto de los detalles, que varian segiin la manera con que
los historiadores antiguos lo informan, no hay que asombrarse si Alci-
biades vuelve a Atenas con **lo que podriamos llamar** las marcas
de un triunfo absolutamente desacostumbrado, lo que, a pesar de la
alegria del pueblo ateniense, serd el comienzo de un vuelco de la opi-
nion. Pues nos encontramos en presencia de alguien que no puede de-
jar de provocar a cada momento lo que se puede llamar la opinidn.

? ¢f. PLUTARCO, op. cit., p 629: “...y &1, por burla, solia decir que no la habia sedu-
cido por hacer agravio ni halagado del deleite, sino para que descendientes suyos
reinasen sobre los lacedemonios”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

Su muerte es también una cosa muy extrafia. Se ciernen las os-
curidades en relacion a quién es su responsable. Parece que, tras una
serie de vuelcos de su fortuna, cada uno mas asombroso que el otro —
como si, en todos los casos, cualesquiera que fuesen las dificultades
en que se mete, jamas pudiera ser abatido — una especie de inmenso
concurso de odio va a desembocar en que se termine con €l, por proce-
dimientos que son los que la leyenda, el mito, dicen que hay que usar
con el escorpion — se lo rodea de un circulo de fuego, del que se es-
capa, y es desde lejos, a golpes de jabalinas y de flechas, que hay que
abatirlo.

Tal es la singular carrera de Alcibiades. Si les he hecho aparecer
en ¢l el nivel de una potencia, de una penetracion de espiritu muy acti-
va, excepcional, diré sin embargo que el rasgo mas sobresaliente del
personaje es todavia el reflejo que le afiade lo que se dice de su belle-
za. No solamente la belleza precoz del nifio Alcibiades, en tanto que
conocemos ese rasgo completamente ligado a la historia del modo de
amor reinante entonces en Grecia, a saber el amor por los nifios, sino
su belleza largo tiempo conservada, la que en una edad avanzada hace
de ¢l alguien que seduce tanto por su forma como por su excepcional
inteligencia.

Asi es el personaje. Y hélo aqui que llega al banquete, a ese
concurso que reune a unos hombres sabios y graves, aunque en ese
contexto de amor griego sobre el cual vamos a poner el acento inme-
diatamente, y que aporta ya un fondo de erotismo permanente sobre el
cual se desprenden los discursos sobre el amor. Y ¢l cuenta a todo el
mundo algo que se deja resumir en estos términos — los vanos esfuer-
zos que ¢l ha hecho en su juventud, en el tiempo en que Sécrates lo
amaba, para inducir a éste a acostarse con ¢€l.

Eso estd desarrollado ampliamente, con detalles, y una enorme
crudeza de términos. No es dudoso que €l haya querido llevar a Sécra-
tes a perder su control, a manifestar su turbacion, a ceder a los envites
corporales y directos, a un acercamiento fisico. Y eso es dicho publi-
camente, por un hombre ebrio, sin duda, pero del que Platon no desde-
fla informarnos sus palabras en toda su extension.

No sé st me hago entender bien. Imaginen un libro que apare-
ciera, no digo en nuestros dias — puesto que Platon lo hace aparecer



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

aproximadamente unos cincuenta afios después de la escena que es re-
latada — imaginen que en un libro que apareceria dentro de un cierto
tiempo, para facilitar las cosas, un personaje que seria, digamos, el se-
flor Kennedy, un Kennedy que habria sido al mismo tiempo James
Dean, venga a contar en un librito destinado a la elite cdmo ha hecho
de todo, en los tiempos de su universidad, para hacerse hacer el amor
por **... (digamos una especie de profe)** — les dejo el cuidado de la
eleccidon de un personaje. No es absolutamente necesario tomarlo del
cuerpo docente, puesto que Socrates no era completamente un profe-
sor, pero de todos modos era uno, un poco especial. Imaginen que sea
alguien como el sefior Massignon, y que sea al mismo tiempo Henry
Miller. Eso produciria un cierto efecto, y conduciria a algunas moles-
tias al Jean-Jacques Pauvert que publicaria esa obra. Recordemos eso
en el momento en que se trata de constatar que es por las manos de
aquellos que de todos modos debemos llamar unos Hermanos diversa-
mente ignorantinos,'’ que esa obra asombrosa nos ha sido transmitida
a través de los siglos, lo que hace que, sin ninguna duda, tengamos el
texto completo. Es en eso que yo pensaba, no sin cierta admiracion,
mientras hojeaba la admirable edicion que nos ha dado de ¢l Henri Es-
tienne, con una traduccion latina. Esta edicion es bastante definitiva,
ya tan perfectamente critica, como para que todavia hoy, en todas las
ediciones diversamente eruditas, se nos proporcione su paginacion.
Para aquéllos que entren en el asunto sin experiencia, sepan que los
pequeios 872 a y otros con los que ven anotadas las paginas, es la pa-
ginacion Henri Estienne, que data de 1575."

Ciertamente, Henri Estienne no era un ignorantino, pero cuesta
trabajo creer de alguien que es capaz — no hizo otra cosa — de consa-
grarse a edificar ediciones tan monumentales, que su apertura a la vida
sea tal que le permita aprehender plenamente el contenido de lo que
hay en ese texto — en tanto que es un texto sobre el amor.

En la misma época que Henri Estienne, otras personas se intere-
saban en el amor, y, bien puedo decirselos todo, cuando el afio pasado
les hablé, largamente, de la sublimacion alrededor del amor de la mu-

' “Hermanos ignorantinos” era el nombre que habian tomado, por humildad, los
religiosos de la orden de San Juan de Dios.

""ELP propone la fecha 1578.

10



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

jer, la mano que yo sostenia en lo invisible no era la de Platon, ni la de
ningun erudito, sino la de Margarita de Navarra. Aludi a ello sin insis-
tir. Sepan que, para esa especie de banquete, de simposio, que es tam-
bién su Heptameron, ella excluy6 cuidadosamente a esos personajes
de negras uias que aparecian en la época, renovando el contenido de
las bibliotecas. Ella no quiere mas que caballeros, sefiores, personajes
que, hablando del amor, hablan de algo que tuvieron el tiempo de vi-
vir. E igualmente, en todos los comentarios de El Banquete, es preci-
samente de esa dimension, que muy a menudo parece faltar, que tene-
mos ganas. Pero poco importa.

Para esa gente que jamas duda de que su comprension, como di-
ce Jaspers, alcance los limites de lo concreto, sensible, comprensible,
la historia de Alcibiades y Socrates ha sido siempre dificil de tragar.
No necesito otro testimonio que éste, que Louis Le Roy,'* Ludovicus
Rejus, primer traductor al francés de esos textos que acababan de
emerger del Oriente para la cultura occidental, simplemente se detuvo
ahi **a la entrada de Alcibiades**. No tradujo mas. Le parecid que ya
se habian hecho suficientes bellos discursos antes de que Alcibiades
entrara — lo que es precisamente el caso, por otra parte. Alcibiades le
pareci6 algo sobreanadido, apocrifo.

No es el unico en comportarse asi. Les ahorro los detalles, pero
Racine recibi6 un dia, de una dama que se habia dedicado a ello,” el
manuscrito de su traduccion de ElI Banquete, para que ¢l la revea. Ra-
cine, que era un hombre sensible, considerd eso como intraducible, no
solamente la historia de Alcibiades, sino todo El Banquete. Nosotros
tenemos sus notas, las que nos prueban que consideré muy atentamen-
te el manuscrito que le fuera enviado. Pero en cuanto a rehacerlo —
puesto que se trataba nada menos que de rehacerlo, hacia falta alguien
como Racine para traducir el griego — ¢l se rehus6. Muy poco para
el.

Tercera referencia. Tengo la suerte de haber recogido hace mu-
cho tiempo, en un rincon, las notas manuscritas de un curso de Victor
Brochard sobre Platon. Es muy notable, las notas estdn notablemente

12 Nota de ELP: 1559.

13 Nota de ST: “La abadesa de Fontevrault, Mme. de Rochechouart-Mortemart™.

11



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

tomadas, la escritura es exquisita, y, a proposito de la teoria del amor,
¢l se refiere a todo lo que conviene, el Lisis, el Fedro, y sobre todo El
Banquete. Pero hay un muy lindo juego de sustitucién cuando se llega
al asunto de Alcibiades — ¢l ensarta, encarrila las cosas sobre el Fe-
dro, que **en ese momento** toma el relevo. De la historia de Alci-
biades, €l no se encarga.

Esta reserva merece mas bien nuestro respeto. Testimonia por lo
menos del sentimiento de que ahi hay algo que es problematico. Y eso
nos gusta mas que verlo resuelto por medio de singulares hipotesis,
que no son raras de aparecer.

La mas bella entre ellas, a que no lo adivinan, y el sefior Léon
Robin se suma a ella, lo que es sorprendente, es que Platon quiso ahi
hacerle justicia a su maestro. *Los eruditos descubrieron que un tal
Policrates habia hecho salir un panfleto algunos anos después de la
muerte de Sécrates. Ustedes saben que €l sucumbio bajo diversas acu-
saciones de las que se hicieron portadores tres personajes, entre ellos
un tal Anito. Cierto Policrates*'* habria puesto en la boca de uno de
ellos, Anito, una requisitoria cuyo cuerpo principal habria estado
constituido por el hecho de que Sécrates seria el responsable de aque-
llo de lo que les hablé recién, a saber la estela de corrupcion y de es-

' [Los eruditos descubrieron que un tal Policrates habia hecho salir, algunos afios
después de la muerte de Sdcrates, un panfleto en donde vemos a éste sucumbir ba-
jo diversas acusaciones de las que se hicieron portavoces tres personajes. Este Po-
licrates] — Nota de DTSE: “Que Socrates haya sucumbido bajo diversas acusa-
ciones de las que se hicieron portavoces tres personajes, por otra parte se lo sabe,
aunque mas no sea por la Apologia de Sdcrates de Platon, de donde, sin duda el
«Ustedes saben que...» de Lacan. Inversamente, una de las caracteristicas del pan-
fleto de Policrates que importa aqui es que el tal Anito acusa alli a Socrates de ser
el responsable de las nefastas actividades de Alcibiades. ;Por qué haber hecho de-
saparecer la mencion de su nombre?”. — Como el lector comprobaré en el ren-
glon siguiente del seminario traducido, podria haber prescindido de esta nota, int-
til, si no simplemente malevolente, pues la version de Miller no ha hecho desapa-
recer la mencion del nombre de Anito. La dejo por esta vez, como testimonio de
que aun el trabajo mas serio y cuidadoso puede extraviarse a veces cuando lo cie-
ga la mera pasion. Pueden no gustarnos, entre otras cosas, los textos establecidos
por Miller, pero el anti-millerismo, como casi cualquier otro “anti-”, suele ser un
boomerang. Como siempre pienso a propdsito de politicas institucionales que aho-
ra no viene al caso mencionar, conviene ser cuidadoso a la hora de elegir un ene-
migo; uno termina identificandose con él.

12



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

candalo que toda su vida arrastr6 tras de si Alcibiades, con el cortejo
de trastornos, si no de catastrofes, que suscito.

Hay que confesar que la idea de que Platon haya tratado de de-
mostrar la inocencia de Socrates y sus costumbres, si no su influencia,
poniéndonos delante una escena de confesion publica de ese tipo, es
verdaderamente una torpeza infantil. ;En qué piensa la gente que emi-
te tales hipotesis? Que Socrates haya resistido a los avances de Alci-
biades, y que eso por si solo pueda justificar la presentacion de ese
fragmento de El Banquete, como destinado a realzar el sentido de su
mision ante la opinion publica, a mi me deja estupefacto.

Una de dos — o bien ahi estamos ante una secuela de razones
de las que Platon no nos dice casi nada, o bien ese fragmento tiene en
efecto su funcion. ;Por qué la irrupcion del personaje de Alcibiades?
— vy al lado del personaje de Sécrates, al que podemos unirlo, que sin
duda pertenece a un horizonte mas alejado, pero que de algin modo le
esta ligado de la manera mas indisoluble. Alcibiades, llegandose aqui
en carne y hueso, tiene de hecho la mas estrecha relacion con la cues-
tion del amor.

Veamos ahora qué pasa con eso, puesto que ahi esta el punto al-
rededor del cual gira todo aquello de lo que se trata en El Banquete.
Ahi es que va a esclarecerse mas profundamente, no tanto la cuestion
de la naturaleza del amor, como la cuestion que aqui nos interesa, a sa-
ber la de su relacion con la transferencia. Y es por eso que pongo el a-
cento sobre la articulacion entre los discursos pronunciados en el sim-

posio — al menos segln el texto que nos lo relata — y la irrupcion de
Alcibiades.

En primer lugar, tengo que bosquejarles algo que concierne al
sentido de esos discursos, pero ante todo al texto que nos es retransmi-
tido de eso, el relato.

13



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

Qué es este texto? ;Y qué es lo que nos cuenta Platon? Uno
puede preguntarselo ante todo. ;Es una ficcion, una fabricacion? —
como manifiestamente lo son muchos de sus didlogos, que son com-
posiciones que obedecen a determinadas leyes. Dios sabe que habria
mucho que decir al respecto. ;Por qué ese género? ;Por qué esta ley
del didlogo? Es preciso que dejemos algunas cosas de lado, y les indi-
co solamente que hay ahi un montén de cosas por conocer. Pero El
Banquete tiene de todos modos otro caracter, el cual no es completa-
mente extrafio al modo bajo el cual nos son mostrados algunos de esos
dialogos.

Para hacerme comprender, les diré ante todo que vamos a tomar
El Banquete, digamos, como una especie de relato de sesiones psicoa-
naliticas. Es efectivamente de algo asi que se trata. A medida que pro-
gresa el didlogo, y que se suceden las contribuciones de los diferentes
participantes en ese simposio, algo sucede, que es el esclarecimiento
sucesivo de cada uno de esos flashes por el que le sigue, y finalmente,
lo que nos es relatado como un hecho bruto, incluso molesto — la
irrupcion de la vida ahi adentro, la presencia de Alcibiades. Y a noso-
tros nos toca comprender el sentido que hay en su discurso.

Entonces, pues, si es de eso que se trata, tendriamos a partir de
Platon una suerte de registro. Como no habia magnetdfono, diremos
que es un registro en el cerebro.

El registro en el cerebro es una practica excesivamente antigua,
y que incluso ha sostenido durante largos siglos el modo de escucha
de las personas que participaban de las cosas serias, en tanto que el es-
crito no habia tomado esta funcion de factor dominante en la cultura
que tiene en nuestros dias. Como las cosas pueden escribirse, aquellas
que son para retener estan para nosotros en lo que he llamado los kilos
de lenguaje, pilas de libros y montones de papel. Pero cuando el papel
era mas raro y los libros mucho mas dificiles de fabricar y de difundir,
era una cosa esencial tener una buena memoria, y, si puedo decir, vivir
todo lo que se escuchaba en el registro de la memoria que lo guarda. Y
no es simplemente en el comienzo de El Banquete, sino en todas las
tradiciones que conocemos, que tenemos el testimonio de que la trans-
mision oral de las ciencias y de las sabidurias es en ellas absolutamen-
te esencial. Es por eso, ademas, que todavia conocemos algo de ellas.

14



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

No existiendo la escritura, es la tradicion oral la que cumple con la
funcion de soporte.

Es a eso que Platon se refiere cuando nos presenta el modo bajo
el cual nos llega el texto de El Banquete. Lo hace contar por alguien
que se llama Apolodoro. Conocemos el personaje, que existe histori-
camente. Se supone que llega en un tiempo que, por relacion a la apa-
ricion de El Banquete, esta fechado un poco mas de treinta afios antes,
st se toma la fecha de aproximadamente 370 para la salida del texto.
Es pues antes de la muerte de Socrates' que se ubica lo que Platon
nos dice que es el momento en que es recogido por Apolodoro el rela-
to de lo que ha sucedido. Y éste se supone que lo ha recibido de Aris-
todemo, diecis€is afios después del presunto simposio al que este ulti-
mo habria asistido, puesto que tenemos razones para saber que es en
416 que se habria sostenido.

Es pues dieciséis afios después que un personaje extrae de su
memoria el texto literal de lo que se habria dicho. Por consiguiente, lo
menos que se puede decir, es que Platon utiliza todos los procedimien-
tos necesarios para hacernos creer en ese registro en el cerebro que se
practicaba corrientemente, que siempre se ha practicado en esas fases
de la cultura. El subraya que este Aristodemo, cito 178 a, no habia
conservado un entero recuerdo, no mas que Apolodoro mismo, que
hay pedazos de la banda estropeados, que puede haber faltas relativas
a ciertos puntos. Todo esto, evidentemente, no zanja absolutamente la
cuestion de la veracidad historica, pero tiene sin embargo una gran ve-
rosimilitud. Si es una mentira, es una bella mentira — y como mani-
fiestamente es, por otra parte, una obra de amor, y como quiza llegare-
mos a ver despuntar la nocién de que, después de todo, sélo los menti-
rosos pueden responder dignamente al amor — en este mismo caso El
Banquete responderia ciertamente a lo que es como la referencia elec-
tiva de la accion de Sécrates en el amor — eso, si, nos es dejado sin
ambigiiedad.

Es precisamente por eso que El Banquete es un testimonio tan
importante. Sabemos que el propio Sdcrates afirma no conocer verda-
deramente algo sino en ese registro. Sin duda, el Teages, donde lo di-
ce, no es un didlogo de Platén, pero es de todos modos un didlogo de

15399 A.C.

15



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

alguien que escribia sobre lo que se sabia de Socrates y sobre lo que
quedaba de ¢€l. Y Sdcrates, nos es atestiguado ahi que ha dicho expre-
samente que no sabia nada, en suma, mas que esa cosita, GUIKPOV
Twvog {smikrou tinos}, de ciencia, pafnuartog {mathematos}, que con-
cierne a Tov £poTikev {ton erotikon}, las cosas del amor. Lo repite en
términos propios, y en términos que son exactamente los mismos, en
un punto de El Banquete.'®

¢ Cual es el asunto de El Banquete? El asunto ha sido propuesto
por el personaje de Fedro. Este es, ni mas ni menos, el que di6 su
nombre a otro didlogo, al que me referi el afio pasado a proposito de lo
bello, y donde también se trata de amor, pues los dos estan ligados en
el pensamiento platonico. A Fedro se lo llama wotnp tov Adyov {pater
tou logou}, el padre del asunto a propdsito del cual va a tratarse en El
Banquete. El asunto es el siguiente — ;para qué sirve ser sabio en
amor? Y sabemos que Socrates pretende no ser sabio en ninguna otra
cosa.

No se vuelve sino mas sorprendente hacer la observacion si-
guiente, que ustedes podran apreciar en su justo valor cuando se remi-
tan al texto — Socrates no dice casi nada en su nombre. Ese casi nada,
se los diré hoy si tenemos tiempo, es importante, creo incluso que lle-
gamos justo al momento en que puedo decirselos — es sin duda esen-
cial, pues es alrededor de ese casi nada que gira verdaderamente la es-
cena, y que se comienza, como era preciso esperarselo, a hablar verda-
deramente del asunto.

Socrates efectiia una especie de regulacion, de acomodamiento
de la altura a la cual se consideraran las cosas, y, al fin de cuentas, por
relacion a lo que dicen los otros, Socrates no pone al amor tan alto. Lo
que dice consiste mas bien en encuadrar las cosas, en regular las luces
de manera que se vea justamente esa altura, que es media. Si Socrates
nos dice algo, eso es seguramente que el amor no es cosa divina. No
pone a eso muy alto, pero es eso que ¢l ama. Incluso, no ama mas que
€so.

' Nota de ST: “Esta cita estd extraida del Teages (128b): «...yo no sé nada fuera
al menos de un muy pequefio conocimiento, el de las cosas de amor...». En el
Banquete (177d): «...ni sin duda para mi, que aseguro no saber nada mas que lo
que se relaciona con el amor»”.

16



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

Merece que se subraye el momento en el cual toma la palabra,
justo después de Agaton. Hago entrar a los personajes seglin las nece-
sidades de mi discurso, en lugar de presentarselos desde el comienzo.
Ahi estan Fedro, Pausanias, Aristodemo, llegado a ultimo momento y
sin invitacion, es decir, que se encontré con Socrates, y que Socrates
lo trajo. Estan también Eriximaco, que es un colega de la mayoria de
ustedes, puesto que es médico, y Agatdn, que es el anfitrion. Socrates,
quien trajo consigo a Aristodemo, llega muy tarde, porque en el cami-
no tuvo lo que podriamos llamar una crisis. Las crisis de Socrates con-
sisten en detenerse de pronto, y pararse en un pie, en una esquina. Esa
noche se detuvo en la casa vecina, donde no tenia nada que hacer. Se
plant6 en el vestibulo, entre el paragiiero y el perchero, y ya no hay
manera de despertarlo. Es preciso introducir un poquito de atmdsfera
alrededor de estas cosas. De ninglin modo son historias tan aburridas
como las ven en el colegio.

Un dia, me gustaria hacerles un discurso — en el que tomaré
mis ejemplos en el Fedro, justamente, o incluso en tal pieza de Aristo-
fanes — sobre un rasgo absolutamente esencial sin el cual no hay ma-
nera de comprender coémo se sittia lo que llamaré, en todo lo que nos
propone la Antigiiedad, el circulo iluminado **de Grecia**.

Nosotros vivimos todo el tiempo en medio de la luz. En suma,
la noche nos es vehiculizada por un rio de nedn. Pero imaginen que
hasta una época relativamente reciente — no hay necesidad de remitir-
se al tiempo de Platobn — la noche era la noche. Cuando alguien llega
a golpear, en el comienzo del Fedro, para despertar a Sdcrates, porque
hay que levantarse un poquito antes del amanecer — espero que esto
esté en el Fedro, pero poco importa,'” esta al comienzo de un dialogo
de Platébn — es todo un asunto. El se levanta, y estd verdaderamente
en la oscuridad, es decir que si da tres pasos vuelca las cosas. Igual-
mente al comienzo de una pieza de Aristofanes.'® Cuando se estd en la
oscuridad, se estd verdaderamente a oscuras. Es ahi que uno no reco-
noce a la persona que le toca la mano.

"7 La nota de ELP informa que en la clase siguiente del Seminario Lacan rectifi-
cara su referencia: el dialogo en cuestion es el Protagoras, y no el Fedro.

'8 Nota de ST: La asamblea de las mujeres.

17



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

Para tomar lo que sucede todavia en el tiempo de Margarita de
Navarra, EI Heptamerdn esta lleno de historias que reposan en el he-
cho de que en esa época, cuando uno se desliza en el lecho de una da-
ma, a la noche, estd considerado como una de las cosas mas posibles
que haya, a condicién de no hablar, hacerse tomar por su marido o por
su amante. Y eso se practica, parece, corrientemente. Evidentemente,
lo que yo llamar¢, con un muy otro sentido, la difusién de las luces,
cambia muchas cosas en la dimension de las relaciones entre los seres
humanos. La noche no es para nosotros una realidad consistente, no
puede verterse con un cuchardn, hacer un espesor de negro. Eso nos
quita algunas cosas, muchas cosas.

Todo esto, para volver a nuestro asunto, que es al que tenemos
precisamente que llegar, a saber lo que significa este circulo ilumina-
do en el que estamos, y aquello de lo que se trata a proposito del amor
cuando se habla de ¢l en Grecia.

Cuando se habla de ¢l, y bien, como diria el sefor Perogrullo, se
trata del amor griego.

El amor griego, es preciso que se hagan a esta idea, es el amor
por los bellos muchachos. Y luego, guion, nada mas.

Estd muy claro que cuando se habla del amor, no se habla de
otra cosa. Todos los esfuerzos que hagamos para poner eso en su lugar
estan de antemano consagrados al fracaso. Para tratar de ver exacta-
mente lo que es eso, estamos sin duda obligados a empujar el mueble
de una cierta manera, a restablecer determinadas perspectivas, a po-
nernos en una cierta posicion mas o menos oblicua, a decir que, forzo-
samente, no solo eso habia, evidentemente, por supuesto. No deja de
ser cierto que, en el plano del amor, no habia otra cosa.

**Pero entonces, por otra parte, si se dice eso** Van a decirme
que el amor por los muchachos es algo universalmente aceptado. Hace

18



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

tiempo que lo dicen algunos de nuestros contemporaneos, que lamen-
tan no haber podido nacer un poco mas temprano. ;Y no! De todos
modos, lo cierto es que, en toda una parte de Grecia, eso estaba muy
mal visto, y que en toda otra parte de Grecia — Pausanias lo subraya
en El Banquete — eso estaba muy bien visto. Y como esto era en la
parte totalitaria de Grecia, entre los beocios, entre los espartanos, don-
de todo lo que no esta prohibido es obligatorio, no solamente esto es-
taba muy bien visto, sino que era el servicio ordenado, no se trataba de
sustraerse a €l. Hay personas que son mucho mejores, dice Pausanias
— entre nosotros, los atenienses, esta bien visto, pero de todos modos
estd prohibido, y, naturalmente, eso refuerza el valor de la cosa.

Todo eso no nos ensefia gran cosa, sino que era mas verosimil,
y a condicidon de que comprendamos mas o menos a qué corresponde.
Para hacerse una idea de eso, hay que referirse a lo que he dicho el
afno pasado del amor cortés. No es lo mismo, pero ocupa en la socie-
dad una funcion andloga. **Quiero decir que** Es muy evidentemen-
te del orden **y de la funcién** de la sublimacion, en el sentido en el
cual, el afio pasado, intenté aportar **sobre este tema** una ligera rec-
tificacion en vuestros espiritus respecto de lo que es realmente su fun-
cion.

No se trata, ahi, de nada que podamos poner bajo el registro de
una regresion a escala colectiva. Si es cierto que la doctrina analitica
nos indica, como el soporte del lazo social en tanto que tal, a la frater-
nidad entre hombres, la homosexualidad — es ella la que sujeta al
hombre a la neutralizacion del lazo — no es eso lo que esta aqui en
cuestion. De ningin modo se trata de una disolucion del lazo social y
de un retorno a la forma innata. Evidentemente, es muy otra cosa —
es un hecho de cultura, y también es en los medios de los amos de
Grecia, en el medio de las gentes de una determinada clase, en el nivel
donde reina y donde se elabora la cultura, que este amor es puesto en
practica. Este amor es evidentemente el gran centro de elaboracion de
las relaciones interhumanas.

Les recuerdo, bajo otra forma, lo que yo habia indicado al final
de un seminario precedente, el esquema de la relacion de la perversion
con la cultura, en tanto que ella se distingue de la sociedad. Si la so-
ciedad entrafia, por su efecto de censura, una forma de desagregacion
que se llama la neurosis, es en un sentido contrario de elaboracion, de

19



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

construccion, de sublimacion, digamos la palabra, que puede conce-
birse la perversion cuando ella es producto de la cultura. Y el circulo
se cierra, aportando la perversion elementos que trabajan la sociedad,
favoreciendo la neurosis la creaciéon de nuevos elementos de cultura.'”

Esto no impide que el amor griego siga siendo una perversion,
por mas sublimacion que sea. Ningin punto de vista culturalista tiene
que hacerse valer aqui. Que no se nos venga a decir, bajo el pretexto
de que era una perversion aceptada, aprobada, incluso festejada, que
€so no era una perversion. La homosexualidad no deja menos de se-
guir siendo lo que es, una perversion. Decirnos, para arreglar las co-
sas, que si nosotros la curamos, es porque en nuestro tiempo la homo-
sexualidad es completamente otra cosa, porque ya no estd de moda,
mientras que en el tiempo de los griegos ella jugaba su funcion cultu-
ral, y, como tal, es digna de todos nuestros respetos, es verdaderamen-
te eludir el problema.

Lo tnico que diferencia la homosexualidad contemporanea
**de la que nos ocupamos** y la perversion griega, por Dios, creo
que casi no se lo puede encontrar en otra parte que en la calidad de los
objetos. Aqui, los estudiantes del liceo son acneicos y estan cretiniza-
dos por la educacion que reciben. Entre los griegos, son favorables las
condiciones para que sean ellos el objeto de los homenajes, sin que
uno esté obligado a ir a buscar a esos objetos en los rincones aparta-
dos, en el arroyo. Esa es toda la diferencia. Pero la estructura, no se
distingue en nada.

Esto produce escandalo, vista la eminente dignidad con que he-
mos revestido el mensaje griego. Para este uso, uno se rodea de bue-
nas palabras. De todos modos, se nos dice, no crean que las mujeres
recusaran por eso los homenajes que convenian. *Asi ocurre con So-

1 Nota de ST:
Neurosis > Cultura Homosexualidad
Griega
. ., Amor cortés
Sociedad < Perversion Sade

20



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

crates, no se olviden, justamente en El banquete, donde, se los he di-
cho, ¢l dice muy pocas cosas en su nombre — pero es enorme lo que
¢l habla — mientras que hace hablar en su lugar a una mujer: Dioti-
ma.*** ;No ven en ello el testimonio de que el supremo homenaje es
devuelto, incluso en boca de Socrates, a la mujer? He ahi, al menos, lo
que las buenas almas no dejan jamas de hacernos valer, en este reco-
do. Y se anade — Usted sabe, cada tanto iba a devolverle la visita a
Lais, a Aspasia, a Teodota, quien era la amante de Alcibiades — en
fin, todo lo que se puede acompanar de los chismes de los historiado-
res. Y Xantipa, la famosa, de la que yo les hablaba el otro dia — ella
estaba ahi el dia de su muerte, usted sabe, e incluso que lanzaba gritos
como para ensordecer al mundo. Pero hay un inconveniente — esto
nos es atestiguado en el Fedon — Socrates invita a que se la haga salir
lo mas rapidamente, que se la acueste prontamente, y que se pueda ha-
blar tranquilos, no se tienen mas que algunas horas. Salvo eso, la fun-
cion de la dignidad de las mujeres estaria preservada entre los griegos.

Por mi parte, no dudo de la importancia de las mujeres en la so-
ciedad griega antigua. Diré incluso que es una cosa muy seria, cuyo
alcance veran ustedes a continuacion. Es que ellas tenian lo que llama-
ré su verdadero lugar. Y no solamente tenian su verdadero lugar, sino
que tenian un peso completamente eminente en las relaciones de
amor. Tenemos de ello todo tipo de testimonios. Se comprueba, en
efecto, a condicidn, siempre, de saber leer — no hay que leer a los au-
tores antiguos con unas lentes que tengan rejillas — que ellas tenian
un rol que estd velado para nosotros, pero que es sin embargo muy
eminentemente el suyo en el amor — el rol activo, muy simplemente.
La diferencia que hay entre la mujer antigua y la mujer moderna, es
que la mujer antigua exigia lo que se le debia, que ella acometia al
hombre.

2% [Asi ocurre con Socrates, no se olviden que en El Banquete, si dice muy poca

cosa en su nombre, hace hablar en su lugar a una mujer, Diotima.] — Nota de
DTSE: “Se encuentra en la estenotipia: «pero es enorme aquéllos que hablany»
{«mais c’est énorme ceux qui parlent»}. En la version Seuil, no establecida, este
miembro de la frase desaparece. Es justamente porque en El banquete Socrates di-
ce muy poca cosa en su nombre que «es enorme lo que ¢l hablay {«c’est énorme
ce gu’il parle»}. Cuando se sabe el caso que hard Lacan en este seminario de la
posicion de Socrates, lo que ve alli de proximidad con la del analista, parece fasti-
dioso pasar en silencio lo que es de la relacion de Socrates con la palabra”.

21



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

Eso es lo que ustedes pueden palpar en muchos casos. Cuando
se despierten a este punto de vista sobre la cuestion, observaran mu-
chas cosas en la historia antigua que, de otro modo, parecerian extra-
nas. Aristoéfanes, quien era un muy buen director de music-hall, no nos
ha disimulado como se comportaban las mujeres de su tiempo. Jamas
hubo nada mas caracteristico y mas crudo en lo concerniente a las em-
presas de las mujeres, y es justamente por eso que el amor sabio, si
puedo decir, se refugiaba en otra parte. Ahi tenemos una de las claves
de la cuestion, y que no esta hecha para asombrar tanto a los psicoana-
listas.

Todo esto parecera quiza un muy largo rodeo en nuestra empre-
sa, que es la de analizar un texto cuyo objeto es saber qué es ser sabio
en amor. Debe excusarse este rodeo. Nosotros sabemos que este texto
resulta del tiempo del amor griego, y que este amor es, si puedo decir,
el de la escuela, quiero decir de los escolares. Y por unas razones téc-
nicas, de simplificacion, de ejemplo, de modelo, este amor permite
captar una articulacion siempre elidida en lo que hay de demasiado
complicado en el amor con las mujeres. Es por esto que este amor de
la escuela puede legitimamente servir, para nosotros y para todos, de
escuela del amor.

Eso no quiere decir que sea para recomendar. Procuro evitar to-
dos los malentendidos — pronto se dird que aqui me hago el propaga-
dor del amor platonico. Hay muchas razones por las cuales eso ya no
puede servir de escuela del amor. Si les dijera cudles, seria dar grandes
estocadas en cortinas de las que no se controla lo que hay detras. Cré-
anme — en general, lo evito. Hay razones que hacen que no haya que
recomenzar, que incluso es imposible recomenzar. Una de estas razo-
nes, que quiza les asombrard si la paseo ante ustedes, es que, para no-
sotros, en el punto al que hemos llegado, el amor y su fendmeno, y su
cultura, y su dimension, el amor, desde hace algin tiempo, estd desen-
granado de la belleza. Puede asombrarlos, pero es asi.

Incluso si todavia no se han dado cuenta de eso, se percataran
de eso si reflexionan un poquito. Controlen eso de los dos lados, del
lado de las obras bellas, del arte, por una parte, y del lado del amor, y
se percataran de que esto es verdadero. Es, en todos los casos, una
condicion que vuelve dificil acomodarlos a lo que esta en cuestion, y
es justamente por esta razon que hago todo este rodeo. Volvemos con

22



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

ello a la belleza, a su funcion tragica, cuya dimension puse en primer
plano el afio pasado, puesto que es ella la que da su verdadero sentido
a lo que Platon va a decirnos del amor.

Por otra parte, es completamente claro que, actualmente, el
amor ya no esta de ningtin modo atribuido al nivel de la tragedia, ni
tampoco a otro nivel del que hablaré en seguida. Esta en el nivel de lo
que se llama, en el discurso de Agatén, el nivel de Polimnia.*' Es el
**nivel del lirismo, y en el orden de las creaciones del arte, el** nivel
de lo que se presenta como la mas viva materializacion de la ficcion
como esencial. Entre nosotros, es el cine.

Platon estaria colmado por esta invencion. No hay mejor ilustra-
cion para las artes de lo que Platon pone en la linde de su vision del
mundo. Lo que se expresa en el mito de la caverna,* nosotros lo ve-
mos ilustrado todos los dias por esos rayos danzantes que llegan a ma-
nifestar en la pantalla todos nuestros sentimientos en el estado de som-
bras. Y es precisamente a esa dimension que pertenece mas eminente-
mente la defensa y la ilustracion del amor en el arte de nuestros dias.

Es por eso que no hace mucho les he dicho — palabras que no
dejaron de despertar vuestras reticencias, porque lo dije muy inciden-
talmente, y que sera no obstante el pivote de nuestro progreso — que
el amor es un sentimiento cdmico. Pero es necesario un esfuerzo para
llegar al punto de acomodacion conveniente, que le dé su alcance.

Hay dos cosas, en mi discurso pasado, que he sefialado en lo
concerniente al amor, y se las recuerdo.

La primera, es que el amor es un sentimiento coémico. Veradn lo
que en vuestra investigacion lo ilustrard, y a este respecto cerraremos
el circulo que nos permitira volver a traer lo que es esencial, la verda-
dera naturaleza de la comedia. Eso es tan esencial, tan indispensable,

*! Polimnia (IToAdpvie) es una de las nueve musas, a la que se le atribuia en la an-
tigiiedad diversas invenciones, desde la lira a la agricultura, siendo la musa de la
danza, de la mimica e incluso de la geometria o de la historia. En el Banquete
(187d), Platon cita una leyenda que la presenta como madre de Eros.

2 PLATON, La Republica, libro VII, 514a y ss.

23



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

que es por esta razon que esta en EI Banquete esa presencia que, desde
hace tiempo, jamas han conseguido explicar los comentadores, la de
Aristofanes, quien sin embargo era, historicamente hablando, el ene-
migo jurado de Socrates.

La segunda cosa que yo queria decir, que volveremos a encon-
trar a todo instante, y que nos servira de guia, es que el amor, es dar lo
que no se tiene. A esto lo veran volver igualmente en una de las espi-
ras esenciales de lo que tendremos que volver a encontrar en nuestro
comentario.

Como quiera que sea, para entrar en el desmontaje por el cual el
discurso de Socrates **alrededor del amor griego** tendrd para noso-
tros su funcion esclarecedora, digamos que el amor griego nos permite
desprender en la relacion del amor a los dos partenaires en lo neutro.
Se trata de ese algo puro que se expresa naturalmente en el género
masculino, y que permite ante todo articular lo que sucede en el amor
a nivel de esa pareja que forman respectivamente el amante y el ama-
do, el epactng {erastés} y el epdpevog {eromenos}.

Lo que les dir¢ la préxima vez les mostrara como el proceso de
lo que se despliega en El Banguete nos permite calificar esas dos fun-
ciones, el amante y el amado, con todo el rigor del que la experiencia
analitica es capaz.

En otros términos, en una época en que la experiencia analitica
como tal falta, en que el inconsciente en su funcidén propia por rela-
cion al sujeto es seguramente la dimension menos sospechada, y, en-
tonces, con las limitaciones que eso comporta, veremos alli articulado
claramente algo que viene a encontrar la cima de nuestra experiencia,
y que he tratado de desarrollar ante ustedes bajo la doble rubrica, un
primer afio, de La relacion de objeto, y a continuacion, de El deseo y
su interpretacion. Para decirlo en las formulas en la cuales hemos

3 Una pista acerca de por qué en esta secuencia Lacan saltea uno de los Semina-
rios impares, ¢l de Las formaciones del inconsciente, puede localizarse en la pri-
mera clase del Seminario La identificacion.

24



Seminario 8: La transferencia... — Clase 2: 23 de Noviembre de 1960

desembocado, veran aparecer claramente al amante como el sujeto del
deseo, con todo el peso que tiene para nosotros este término, el deseo
— y **al eromenos,** al amado, como aquél que, en esa pareja, es el
unico en tener alguna cosa.

La cuestion es saber si lo que tiene, tiene una relacion, incluso
diré, una relacion cualquiera, con eso de lo que el otro, el sujeto del
deseo, carece.

La cuestion de las relaciones entre el deseo y eso ante lo cual se
fija nos ha llevado ya a la nocién del deseo en tanto que deseo de otra
cosa. Hemos llegado a ello por las vias del anélisis de los efectos del
lenguaje sobre el sujeto. Es muy extrafio que una dialéctica del amor,
la de Socrates, que esta hecha enteramente precisamente por medio de
la dialéctica, y de una experiencia de los efectos imperativos de la in-
terrogacion como tal, no nos vuelva a llevar a la misma encrucijada.
Ella hace mucho mas — nos permite ir mas alla, y captar el momento
de bascula, de volverse del revés donde, de la conjuncion del deseo
con su objeto en tanto que inadecuado, debe surgir esa significacion
que se llama el amor.

Para quien no ha captado esta articulacion y lo que ella compor-
ta de condiciones en lo simbdlico, lo imaginario y lo real, es imposible
captar aquello de lo que se trata en ese efecto, tan extrafio por su auto-
matismo, que se llama la transferencia, imposible comparar la transfe-
rencia y el amor, y medir la parte, la dosis, de lo que es preciso atri-
buirle a cada uno, y reciprocamente, de ilusion o de verdad.

En eso, la investigacidén a donde los he introducido hoy se com-
probara que es para nosotros de una importancia inaugural.

establecimiento del texto,
traduccion y notas:
RICARDO E. RODRIGUEZ PONTE

para circulacion interna
de la
ESCUELA FREUDIANA DE BUENOS AIRES

25



